International Journal of Linguistics and Computational Applications (IJLCA) Volume 2, Issue 2, April - June 2015

బౌద్ధమత విశిష్టత - తెలుగు సాహిత్యం

# Dr. Vistali Sankara Rao

Assistant Professor, Department of Telugu University of Madras, Chennai – 05 drvistali@gmail.com

భారతదేశ సంస్కృతి సంప్రదాయాలు యావత్ ప్రపంచానికే ఆదర్శనీయంగా నిలిచాయి. ఎందుకంటే భారతదేశంలో చట్టబద్దంగా మరియు సంప్రదాయబద్దంగా మతపరమైన భిన్నత్వ o కలిగి ఉన్నా, తామంతా ఒక్కటేనని పరమత సహనం కలిగి సోదరభావంతో కలిసి మెలసి జీ వించే విశిష్టత ఈ నేలలో పుట్టిన పౌరుల లక్షణంగా చెప్పవచ్చు. కనుక భారతదేశం వివిధ మ త సంప్రదాయాలతో కూడుకున్న ఒక ఉమ్మడి కుటుంబంగా భావించవచ్చు. అంతేకాదు ఈ లక్షణమే ప్రపంచ దేశాలచరిత్రలో భారతదేశానికి ఓ ప్రత్యేకమైన గౌరవనీయమైన స్థానం కలిగే టు చేసింది.

మతపరంగా పరిశీలిస్తే ప్రపంచంలోని ప్రధాన మతాలుగా విలసిల్లుతున్న హిందూ మత o, జైనమతం, బౌద్దమతం, సిక్కుమతాల పుట్టినిల్లు భారతదేశం. అంతేకాక భారతదేశంలో ఈ మతాల ప్రజలతోపాటు ఇస్తామ్మతం, క్రెస్తవ మతం, జోరాడ్రీయస్ ఇంకా అనేక మతాలకు సంబంధించిన ప్రజలు కలిసిమెలసి జీవిస్తున్నారు. ఈ మతాల విశిష్టతలను, వాటి ఆవశ్యకత లను తెలిపే విశిష్ట గ్రంథాలు ఉన్నాయి. వాటినే పవిత్ర మతగ్రంథాలు అని పిలుస్తున్నాం. ఈ పవిత్ర గ్రంథాల ఆధారంగా ఆయా ప్రజల జీవన విధానాలు, ఆచారవ్యవహారాలు, ఆహారపద్ధ తులు మొదలైనవి రూపుదిద్దుకున్నాయి. అంటే ప్రతి మతానికి ఒక పవిత్ర గ్రంథం ఉంది. ఆ పవిత్ర గ్రంథాలననుసరించి ఆయామతాల విశిష్టతను నిరూపించబడుతున్నాయి.

ఏదీఏమైనా మానవుని జీవితం మీద ఈ పవిత గ్రంథాల ప్రభావం ఎంతో ఉందని స్పష్టం గా తెలుస్తుంది. అంతేకాక సామాజిక వ్యవస్థను తీర్చిదిద్ది ఒక క్రమబద్ధమైన జీవన విధానానికి ఈ గ్రంథాలు ఎంతగానో తోడ్పడుతున్నాయి. కాబట్టి ప్రతి మతంలోను ఈ గ్రంథాల పట్ల ప్రజ లు పవిత్రమైన విశ్వాసం, గౌరవంను కలిగి ఉంటారు. ఇలా ఎవరి మతానుసారం వారు జీవన ం కొనసాగిస్తూ పరమతంపట్ల సహనంతో, సోదరభావంతో కలిసి జీవించడం భారతదేశం యొ క్క విశిష్టతగా చెప్పవచ్చు.

భారతదేశంలో ఉన్న మతాలలో అన్ని మతాలకన్నా విలక్షణంగా కనిపిస్తున్న మతం బౌద్ద మతం. ఇంకా చెప్పాలంటే భారతదేశంలో ఆవిర్భవించి, వికసించి, ఖండాంతరాలకు వ్యాప్తిచెం ది భారతీయ తాత్వికతను, దార్శికతను ప్రపంచానికి తెలియజేసి, మన కీర్తి ప్రతిష్టలను ఇనువ ుడింపజేసిన మతం బౌద్ధ మతం. ఈ నేపధ్యంలో బౌద్ధ మతం యొక్క విశిష్టతను, తెలుగు సా హిత్యంలో దీని స్థానం మొదలైన అంశాలను పరిశీలిద్దాం.

## 1. బౌద్ధమతం విశిష్ఠత, లక్ష్యం

'అక్కోధేన జినే కోధం, అస్సాధుం సాధునాజినే జినే కదరియం దానేన, సచ్చేన అలికవాదినమ్'

- అని ధమ్మపదం - (17-3)లో తెలియస్తుంది.

అంటే (పేమతో క్రోధాన్ని, మంచితో చెడును, దానముతో పిసినారి తనాన్ని, సత్యంతో అస త్యాన్ని జయించు అని దీని అర్థం.

ఈ శతాబ్దంలో ప్రపంచ శాంతిని, అహింసను ప్రభావం చేసి ప్రజల మేలుకొరకు పాటుప డి దేశ ప్రజలకు ఆదర్శనీయమైన వ్యక్తిగా నిలిచినవారు జాతిపిత మహాత్మాగాంధి. అయితే ఈ లక్షణాలతో పాటు మానవత్వమే ప్రధాన ద్యేయంగా 2600 సంవత్సరాలకు పూర్వమే మనదేశ ంలో ఒక ఉద్యమ రూపంలో స్థాపించి జాతిని జాగృతం చేసిన మానవతావాది గౌతమ బుద్దడ ఎ. సత్యం, అహింస ప్రధానలక్షణాలతో ప్రజలలో చైతన్యం కలిగించేందుకు ముందుకు సాగా డు.

> బుద్దం సరణం గచ్చామి ధమ్మ సరణం గచ్చామి సంఘం సరణం గచ్చామి

- అంటూ ముందుకు సాగాడు.

అంటే సర్వమానవ సంక్షేమం కోసం, మానవజాతిని దు:ఖం నుండి విముక్తి చేయడం కో సం సర్వసుఖాలను గడ్డిపోచలతో సహజంగా త్యజించి త్యాగం అంటే, ఇలా ఉండాలి? అని చేసి నిరూపించిన ఆచరణశీలి. అంతులేని ధనరాశులతో పొందలేని ఆత్మజ్ఞవాన్ని అనంతమైన జ్ఞానసాగరంలో కేవలం ఒక్క బిందువుతోనే అపారంగా పొందవచ్చునని భోదించాడు. తాను ఏది బోధించాడో దాన్ని అ క్షరాల ఆచరించాడు. ఆయన ఆలోచనలు మానవునికి ధర్మబద్ధమైన, హేతుబద్ధమైన, పవిత్ర మైన జీవనానికి వెలుగు బాటలు పరిచాయి. ఆయన ఆలోచన వెలుగులో బౌద్ధమత కిరణం గా ప్రపంచంలో ప్రసరించాయి.

ఈ బౌద్దమతానికి ఆధారం బుద్దని జీవితం, ధర్మం, సంఘం మొదలైనవి. బుద్దని ఉప దేశాలే త్రిపీటికాలు అంటారు. త్రిపీటము అంటే మూడు బుట్టలు. వీటిలో గురుశిష్యుల సిద్ధా ంతం ఉంది. దమ్మపథం అనేది బుద్దని అనుసూములగు బౌద్దలు చదివే చిన్న బౌద్దమత (గ ంథం. 'బుద్దని జీవితాన్ని గురించి సుత్తానిపతము, పూర్వస్తుతము, దీపవంశ, మహ్వావంశ మె ుదలగు (గంథాలు తెలియజేస్తాయి.

అలాగే బౌద్ధమత సిద్ధాంతాలను తెలిపేగ్రంథాలను పరిశీలిస్తే త్రిపీటికాలు, మహావస్తు, ల లితవిస్తారం, అశ్వఘోషుని బుద్దచరితం, నిదనకద, అబి నిష్కుమణ సూత్రం, జాతక కథలు, దీఘనికాయం మొదలైన సంస్కృత, ప్రాకృత గ్రంథాలు తెలియజేస్తాయి. గౌతమబుద్దని బోధ నలను పరిశీలిస్తే

1. ప్రపంచము దు:ఖమయం, 2. దు:ఖమునకు కారణం కోరికలు, 3. దు:ఖమును అం తం చేయడానికి కోరికలను జయింపవలెను, 4. కోరికలను జయించుట అష్టాంగ మార్గాముల ను అవలంబించవలెను

ఈ కోణంలో బౌద్ద మతాన్ని పరిశీలిస్తే బౌద్దమతం ఒక ధార్మిక, లౌకిక మతంగా పేర్కొన వచ్చు.

బుద్దని బోధనలను పరిశీలిస్తే అన్నీ కూడా శాంతి కరుణలపైన ఆధారపడి వున్నట్లగా క నిపిస్తుందేకాని పగద్వేషాల మీద కాదు. ఇంకా చెప్పాలంటే బౌద్దం మానవున్ని ఆలోచింపజేసి తనలోని సామాధ్యాన్ని గుర్తించేలా చేస్తుంది. మనిషిని సద్దర్మ మార్గంలో (పవర్తింప జేయాలంటే ముందుగా మనసుకు శిక్షణ ఇవ్వాలని తెలియజేస్తుంది. అంతేకాదు బౌద్ధమతం లక్ష్యం ఓ ( పత్యేకంగా ఉంటాయి. అవి ఇతర మతాల కంటే ఎంతో వ్యత్యాసంతో కనిపిస్తాయి. నిశితంగా పరిశీలిస్తే ఒక్క బౌద్దం మినహా మిగిలిన మతాలన్ని గమ్యస్థానం దేవుడని తెలియజేస్తాయి. అ యితే బౌద్దం మావనవుణ్ణే కేంద్రంగా చేసుకొని ముందుకు సాగుతుంది.

మానవుడు సమస్త కోరికలను విడనాడి (దు:ఖాన్ని) తన గమ్యమేమిటో తెలుసుకోవడమే ముఖ్యమైన విధిగా సూచిస్తుంది. అంటే మానవుడు అనుసరించే ప్రతి పనికి మనోసి కేంద్రస్తా నమని స్పష్టం చేస్తుంది. ఆ మనసును సంస్కరించుకుంటే మంచి చెడులను తెలుసుకొని సద్ధ ర్మాన్ని అనుసరించగలడు అని ప్రభోదించాడు బుద్దుడు. అప్పడే మన ఆలోచనలు, మాటలు, చేతలు అన్ని సక్రమంగా ఉంటాయని భావిస్తాడు.

ఇలా ఒక స్థిరమైన, క్రమమైన సామాజిక వ్యవస్థను పెంపొందింపజేస్తుంది బౌద్ధం. స్వాత ంత్ర్యం, సోదరభావం, సమతలనే మహ్మోతమైన సిద్ధాంతాలలో బుద్దని బోధనలు ప్రకాశించి పెనవేసుకుని ఉన్నాయి. మతమంటే మరేదోకాదు అన్ని ప్రాణుల పట్ల సానుభూతి కలిగి ఉం డడమేనని అందరిని (పేమించడమే మానవత్వామని నిరూపించాడు. ఇలా బౌద్దం మానవ సవ ుస్యలకు ఎన్నిటినో తగిన పరిష్కారాన్ని సూచిస్తూ ప్రశాంత విస్ణవంలా దేశంలో వ్యాపించింది. మతం అనేది నిద్రపుష్చే మందుకాకూడదు. అది మానవుని సంపూర్ణ వికాసానికి దోహదం చేయ ూలని భావించారు. ఇలా ప్రపంచంలో ధర్మమత స్థాపనచేయడంలో బుద్దనిదే అగ్రస్థానం అ ని చెప్పవచ్చు.

ఈ బౌద్దమంలోని ప్రత్యేకత ఏమిటంటే తాను దేవుడనని ఎప్పడు చెప్పకోలేదు. అవతార పురుషుడనని అనలేదు, అంతేకాక తన మార్గంలోకి రాని వారి కోసం ప్రత్యేకంగా మహిమలు కూడా ఏమీ చూపలేదు.

మానవ మాత్రునివలే తల్లిదండ్రులకు సహజంగా జన్మించి, సామాన్య మానవునిగా సగర్వ ంగా చెప్పకున్నాడు. ఆయన అనుసరించిన ధర్మమే బౌద్దధర్మం.

"పూర్వులు చెప్పారనికాని, పూర్వ గ్రంథాలలో ఉన్నాయనిగాని, దేనిని గుడ్డిగా అనుసరిం చడంకాక హేతువుతో ఆలోచించి సత్యాలను అన్వేషించాలని చెప్పే బౌద్దం, నీకునివే ఒక జ్యో తివై వెలుగుము" అంటుంది. - బుద్ధష్ట్ సోగ్రటి ఆఫ్ ఇండియా

మనిషి కివ్వబడిన ఈ స్వేచ్ఛ బౌద్దపట్ల ఒకనూతన ఉత్సాహాన్ని కలిగించింది ఈ ధర్మమే. మానవాళి సకల జాగత్తను ఉరూతలూగించింది. ఇలా ఒక్కొక్కరి హృదయాలలో స్థిరత్వాన్ని స్మాపించుకున్న ధర్మం బౌద్ధమతం.



ఈ విధంగా ప్రపంచానికి (పేమను, కరుణ, అహింసలను మొట్టమొదటిగా అందించాన వారు గౌతమబుద్దుడు. మూఢత్వానికి, అంధవిశ్వాసాలకు ఎదురు తిరిగి శాణ్రీయ పద్దతిలో ఆ చరణ సాధ్యమైన విధానాలతో బౌద్ద ధర్మాన్ని స్థాపించి బౌద్దం ఒక జీవన విధానంగా కలిగి ఉం డవలసిన ఆవశ్యకతను తెలిపాడు.

ఇలా గౌతమబుద్దడు మానవ ఇతిహాసంలో మహాత్ముడిగా ప్రథమ ప్రవక్తగా హేతువాదిగ ా, సామ్యవాదిగా, మావతావాదిగా అంతేకాక మహా తార్కికుడుగా, సాంఘిక విస్టవ కారుడుగా, సంఘసంస్కర్తగా ప్రజల హృదయాలలో నిలిచి వారిలో నిరంతరం చైతన్యం కలిగిస్తూనే ఉం టాడు.

### 2. బౌద్ధమతం - వ్యక్తులపై ప్రభావాలు

బౌద్దమత సిద్ధాంతాలు ప్రపంచంలో ఎందరినో ఆకర్షించాయి. దీని జన్మస్థలం భారతదేశ o అయినప్పటికీ విశ్వస్థాయి పొందింది. చివరకు భారతదేశంలో ఏదో నామమాత్రంగా ఉన్నా చైనా, జపాన్, కొరియా, టిబెట్, వియత్నాం, బర్మా, థాయ్లాండ్, కంబోడియా, లావోస్, శ్రీల os మొదలైన దేశాలలో ఎంతో ఆదరణలో ఉంది. ఇక భారత దేశంలోను ఎందరినో ప్రభావి తం చేసింది. వారిలో వివేకానందుడు, గాంధీజీ, రపిందుడు, అంబేద్కర్ మొదలగువారు. అం దులో ప్రధానంగా ఇద్దరు వ్యక్తులపై బౌద్ధమత ప్రభావం ఎలా ఉందో పరిశీలిద్దాం.

భారతదేశ చరిత్రలో మౌర్యవంశానికి ఒక విశిష్ట స్థానం ఉంది. ఈ వంశంవారు సువిశాల సామాజ్యాన్ని స్థాపించి దేశ సమైక్యతను చాలా వరకు సాధించారు. ఈ వంశానికి చెందిన వాడే అశోక చక్రవర్తి. ఈ చండ అశోకుడు కళింగ రాజ్యంపై జరిపిన యుద్దంతో ఒక్కసారిగా తనల ' సమూలమైన మార్పు చోటుచేసుకుంది. ఆ యుద్దం తరువాత బౌద్దాన్ని స్వీకరించాడు. అం తటి పరాక్రమవంతుడు ఇలా అహింసా వాదిగా ఎలా మారాడని గమనిస్తే ఆ యుద్ద క్షేత్రంలో తునాతునకలైన మానవ కశేభరాలు, విడివడిన కాళ్ళు, చేతులు, మొండాలు, పుర్రెలు, రక్తపు బేరులు, కత్తులకు, బల్లెలకు గుచ్చుకుని (వేళ్లడుతున్న తలలు, అవయవాల భయానక దృశా ్యలు, గుర్రాల డెక్కల చప్పళ్ళు, పదాతి దళాల చప్పళ్ళు, ఏనుగుల ఘీంకారాలు ఇలా ఇంకా ఎన్నో ఎప్పెన్సో దృశ్యాలు గజగజలాడించేస్తాయి. అటువంటి సంఘటనలు అశోకుని హింసావ గార్గం వదలి అహింసామాధ్రంవైపు పయనించాడు. ఇలా కళ్ళముందు జరిగిన సంఘనలతో చ లించిపోయిన అశోకునికి బౌద్దసిద్ధాంతాలు సేదతీర్చాయి. ఇలా బౌద్దధర్మవ్యాప్తిలో అశోకునికి ఉన్న స్థానం మరెవరికి లేదని చెప్పవచ్చు. ఇలా అశోకుడు బౌద్ద మతం స్వీకరించి, ధర్మ సేవ లో సేద తీరాడు. అహింస, పెద్దలపట్ల గౌరవం, తల్లిదండ్రులపట్ల భక్తి సేవతత్పరతలు సకల ప్రాణులపట్ల కరుణ, మానవత్వానికి గటురాయి అని బౌద్ద ధర్మవ్రి వ్రాపింపజేశాడు.

దీనిని బట్టి అశోకుని జీవితంపై బౌద్దమత ప్రభావం ఎంత ప్రభావాన్ని చూపిందో చారిత్ర క వాస్తవాలు రుజుపు చేస్తున్నాయి. మరి అశోకుడు అనుసరించిన మార్గం నేటి తరాల వారికి ఆదర్శనీయం. ఎందుకంటే నేడు సమాజంలో అనేక వివాదాలు, జలవివాదాలు, నీటితగాదాల ు, విభజనలు, దనికులు మరింత ధనికులుగా మారడం, పేదలు మరింత పేదలుగా మారడ ం. రాజకీయ ముఠాల దాడులు, మహిళలపై అత్యాచారాలు, హత్యలు ఇలా ఒకటేమిటి నేటి సమాజంలో మానవుడు అల్లకల్లో జీవితం గడుపుతున్నాడు. మరి వీటికి స్పందించి ఎందరో అశోకులు పుట్టాలి? అందుకే బౌద్దం నేటి సమాజానికి అవసరం. అందుకే బౌద్ధలు ఇలా అం టారు.

#### 'ఇప్పడు కావల్సింది రామరాజ్యం కాదు - అశోకరాజ్యం' అని

ఇక బౌద్ద మత ప్రభావం కలిగి ఉన్న మరో వ్యక్తి బాబాసాహెబ్ డాక్టర్ బి.ఆర్. అంబేద్కర్ . బౌద్ద మతంలోని సాంఘీక సమానత్వమే అంబేద్కర్ ను బౌద్ద ధర్మం వైపు పయనింప చేసింది . గౌతమ బుద్దుని జీవితచరిత్ర చదివి బుద్దుని వర్ణనిరాకరణచే ఆకర్షితుడయ్యాడు. దళిత జా తి ఉద్దరణద్యేయమే ఇతనిని విద్యాధికుని చేసింది. భారతరాజ్యంగా రచనలో సమున్నత స్థాన o కల్పించింది. అంతేకాదు 1947 జూలై 22న ఇతని ప్రయత్నం వలనే భారత త్రివర్ణ పతాకం లో అశోక ధర్మచక్రం చేర్చబడింది అనే అభిప్రాయం ఉంది. అంబేద్కర్ ప్రపంచ మతాలను ప రిశీలించి ప్రస్తుత సంఘ నిర్మాణానికి బుద్దధర్మం మాత్రమే స్థిరమైనది. ఆదర్శవంతమైన పునా ది కాగలదని నిశ్చయించుకున్నాడు. ''ఎవరి ఉద్దరణకు వారీ యత్నించాలి'' అన్న బుద్ద నీతి అంబేద్కర్ సు ఉత్తేజితున్ని చేసి అస్పుత్యల హక్కులకై పోరాడేట్లు చేసింది.

అన్ని మతాలను శోధించిన తరువాత బౌద్దం తగిన మతమని ఎన్నుకుని 1956 అక్టోబర్ 14వ తేదిన 5 లక్షల మంది అనుచరులతో బౌద్దధర్మాన్ని స్వీకరించాడు. ఇలా బౌద్ద వ ుత ప్రభావానికి ఆకర్షితుడై బుద్దడై జీవించాడు. దేశవ్యాప్తంగా బౌద్దమత వ్యాప్తికి సామాన్య ప్ర జల చెంతకు చేరడానికి అంబేద్కర్ గావించిన సామూహిక మతాంతీకరణ బౌద్దానికి మరింత ( పాచుర్యం కలిగించింది. కనుకనే బౌద్ధ ధర్మంలో అంబేర్కర్ స్థానం ఓ విశిష్టమైనదని చెప్పవచ ్ళు.ఇలా భారతదేశంలో ఎందరినో బౌద్ధమతం ప్రభావితం చేయగలిగింది.

#### 3. తెలుగు సాహిత్యం - బౌద్ధమతం

తెలుగు సాహిత్యంలో బౌద్ధమతం, బౌద్దగుంధాలు అన్న వెంటనే ప్రతిఒక్కరు అనేమాట తెలుగులో బౌద్దగ్రంథాలు ఏమున్నాయి అని కొంచెం జాగ్రత్తగా పరిశీలిస్తే తెలుగులో వందల కొద్దీ బౌద్దగ్రంథాలు రావడమేకాక బౌద్దమత సిద్ధాంతాలు తెలుగు సాహిత్యంపై ప్రత్యక్రంగానో, పరోక్షంగానో ప్రభావం చూపిస్తున్నట్లు గమనించవచ్చు. ప్రాచీన తెలుగు సాహిత్య ఆవిర్భావమే బౌద్ధమత ప్రభావం అని చెప్పవచ్చు.

సాధారణంగా చరిత్ర, సాహిత్యం బొమ్మాబొరుసులాంటివి. ఇవి రెండు ఒకే నాణానికి ఉ న్న రెండు ముఖాలు. కనుక అవి ఒక దానిపై మరొకటి ప్రభావం చూపించడం సహజం. ఈ నేపధ్యంలో తెలుగు సాహిత్యాన్ని రెండు భాగాలుగా చేసి మత దృష్టితో పరిశీలిద్దాం.

> 1. ప్రాచీన సాహిత్యం 2. ఆధునిక సాహిత్యం

## 4. ప్రాచీన సాహిత్యం - బౌద్ధమత ప్రభావం

(పాచీన సాహిత్యం ఎక్కువగా రాజుల (పోత్సాహంతో ఆనాటి రాజుల మనస్తత్వాల ఆధార orn, సామాజిక అవసరాల దృష్యా కవులు రూపొందించారు. తెలుగు సాహిత్యం నన్నయ కాల o నుండి లిఖిత రూపంలో లభిస్తుంది అంటే దాదాపు 11వ శు. మరి ఆంద్రదేశాన్ని పాలించి మొదటి రాజులుగా శాతవాహనులని చరిత్ర నిర్ధారిస్తుంది. అంటే ఆనాటికే తెలుగు ప్రజలు ఉ న్నట్లు మనకు నృష్టమవుతుంది. అదే సమయంలో శాతవాహనుల రాణులు బౌద్దమతం పట్ల ఎంతటి ఆదరణ చూపారో వేరే చెప్పనవసరం లేదు. అంటే అప్పటికే బౌద్దమతం బాగా ప్రచా రంలో ఉండి ప్రజాధరణ పొంది. ఉందని తెలుస్తుంది.

ప్రజల సంస్కృతిని తెలుసుకోవడానికి వాఙ్మయ ఆధారాలు ఒక భాగమే గానీ, వాటి ద్వా రా పూర్తి చరిత్రను నిర్ధారించలేము. అకోకునికి పూర్వమే ఆంధ్ర ప్రజలు ఉన్నట్టు తెలుస్తుంది. ఆ తర్వాత అంటే (కీ.శ. 6వ శతాబ్దానికే శాసనాలు ఉన్నప్పటికి 11వ శతాబ్దంలో మాత్రమే వా జ్నయం లిఖిత రూపంలో వెలువడింది.

దీనిని బట్టి గమనిస్తే బుద్దనికాలంలోనే ఆంధ్రులు బౌద్దాన్ని ఆదరించినట్లు భావించవచ ్ళు. తమ భక్తి ప్రపత్తులను తెలిపే భాషగా శిల్పకళగా ఎన్నుకున్నారు. అంతేకాదు అనాడే 'అం( ధం' రాజభాషయై ఉంటే నాగార్జనుని కాలంలోనే ఎన్నో వేల బౌద్ధ గ్రంథాలు వెలువడి ఉండే వి. అలాగే నాసిక్, నాగార్జన కొండ మొదలైన చోట్ల లభించిన దాన శాసనాలు తెలుగు ప్రజల ు బౌద్దాభిమానాన్ని చాటుతున్నాయి. అయితే రాజుల అభిరుచికి అనుగుణంగా జౌన బౌద్ధ మ తాల నుండి వైదిక మతాన్ని రక్షించడం ఒక కారణంగా ఆంధ్రసాహిత్యం ప్రారంభమైనట్లు స్ప ష్టంగా తెలుస్తుంది. అయితే బౌద్దంలాగ కాక జైనమతం ఆత్మను, అంగీకరించి హిందూ మతా ంకర్గతమైంది. ఇక ఆనాడు బౌద్దానికి విరోధి మతాలు ఎక్కువ అయ్యాయి. కాబట్టి నాగార్జని కృతులలో పరమత ఖండన చోటు చేసుకోవలసి వచ్చింది. నిజానికి ప్రజల్లో బౌద్దం తెచ్చినటు పంటి చైతన్యం ఏ యుగంలో ఏ మతం తెచ్చినట్లు కానరాదు. వేద విరుద్ధమైన బౌద్ధమత ప్ర సక్తిరానప్పడే భారతాంధీకరణ ఉద్దేశం సఫలమౌతుందని భావించారు. కాబట్టి ప్రాచినాంధ్ర ని ాహిత్యంలో బౌద్దం ప్రభావాన్ని ప్రత్యక్ష ప్రభావం చూపినట్లు తెలుపడమనేది సాహసకార్యమే అవుతుంది.

అయితే ప్రజాజీవితంలో కలిసిపోయిన బౌద్దం భౌతికంగా అస్తిత్వాన్ని కోల్పోయినా ప్రజల మనో క్షేత్రాలలో సారవంతమైన ధర్మ బీజమైనిలిచి వారి మాటలపై, జీవితాలపై ప్రభావం చ ూపుతుంది. ఒక్కమాటలో చెప్పాలంటే ప్రాచీన సాహిత్యంలో బౌద్దమత ప్రభావం పరోక్ష వ్యతిరే క ప్రభావాలే కనిపిస్తాయి. ఈ వ్యతిరేక ప్రభావం బౌద్దమత ఖండనగా, బౌద్దారామాలను నిర్లక్ష్య ం చేయడం కనిపిస్తుంది. ఇంకా చెప్పాలంటే బౌద్దరామాలు ఆదరణకు నోచుకోక అసాంఘిక కార్యకలాపాలకు నిలయమై లంజదిబ్బలుగా కూడా వ్యవహారంలో ఉన్నాయి అంటే ఆనాటి s ాలంలో బౌద్ద మతం పట్ల ఎంతటి వ్యతిరేక భావన ఉందో అర్దం చేసుకోవచ్చు.

అంధ్రుల ప్రథమకావ్యమైన అంధ్రమహాభారతంలో బౌద్ద ప్రభావం పరోక్షంగా కనిపిస్తుద ంటారు. తిరుమల రామచంద్ర, బులుసు వెంకటరమణయ్య, లలితవిస్తరము అనే అనువాద గ్రంథములో, అలాగే బౌద్ద ప్రభావం వల్లనే భారతం చంపూకావ్యంగా రచించడమైందని తెలిఎ ారు. అలాగే అరణ్య పర్వంలో ధర్మవ్యాధోపాఖ్యానంలో కులవృత్తిలో దోషం లేదని, మనసు ప రిశుద్దంగా ఉంటే పాపం రాదని చెప్పడంలో బౌద్ద ప్రభావం ఉందని పరిశోధకులు భావిస్తున్నా రు. ఏది ఏమైనా భారతం మీద బౌద్ద ప్రభావం ఉంది అనడంలో సందేహం లేదు.

పాల్కురికి సోమన వాజ్మయానికి, తిక్కన నిర్వచనోత్తర రామాయనానికి (పేరణ బౌద్దం న ుండే గ్రహించారని కె. కమల్ నాథన్ (ది ఇమ్పెఫ్యాక్ట్ ఆఫ్ బుద్దిజమ్ ఆన్ తెలుగు సొషైటీ) అనే గ్రంథంలో తెలిపారు.

ఇక (కీ.శ. 1323లో ఏకామ్రనాథ కవి అన్యవాద కోలాహలంలో ఇలా అంటారు.

"బౌద్ధంబు వేద విరుద్ధంబు భవపాశ బద్ధంబు దు:ఖ సమృద్ధమనియు బౌద్ధంబు విగత విశుద్ధంబు సత్యాను బాద్ధంబు శాస్త్ర విరుద్ధమనియు బౌద్ధంబు లోక నిషిద్ధంబు సంకృతావ బుద్ధంబు దుష్కర్మ బద్ధమని యు బౌద్ధంబు సౌక్షద బద్ధమనియు



సాంఖ్య తొండడాది సమయంబు నిరసించి భక్తుడై మహానుభావుడగుట! యెజుగరయ్య బౌద్ధులు...... అని మొదట బౌద్ధుడై. పదప శైవాన్ని గ్రహించిన శాక్యతొండని గూర్చి వివరించే సందర్భంలో బౌద్ధ దూషణ చేసినట్లు కనిపిస్తుంది. అంధసాహిత్యం వికాసంలో అప్పటి వరకు అజ్ఞుతంగాను, దూషణగాను ఉన్న బౌద్దం శీ

ఆంధ్రినివిశ్యాం వికానంలో అచ్చిది వంసు అజ్ఞాలంగాను, యాషణగాను ఉన్న బొద్దం శ్ర నాధుని కాలానికి దశావతార వర్ణనలు చోటుచేసుకుంది. అంటే బుద్దుని విష్ణువు అవతారలలో చేర్చి బౌద్దం వైదిక మతాంతర్గతమని ప్రచారంచేశారనే వాదన బలంగా ఉంది. శ్రీహర్షుని శృం గార వైషదం, జయదేవుని గీతగోవిందాలలో దశావతార వర్ణనలే ఆధారం. నిన్దసి యజ్ఞవిధేరహహ శ్రుతి జాతం

సదయ హృదయ దర్శిత పశుఘాతమ్

శేశవ! ధృత బుద్ద శరీర! జయ జగదీశ! హరే

(గీత గోవిందం)

అలాగే శ్రీనాధుని శృంగార నైషదంలో స్తుతిరూపమైన బుద్ద అవతార వర్ణన కనిపిస్తుంది. ''ఎక యద్యయవాది త్రయీ విదూర

యవన గీత చతుర్విధ్ ఖ్యాతి మార్గ పంచబాబారి షడభిజ్ఞ వరమ పురుష బుద్ధ! సంవత్పరంపరావృద్ధి యొసగు" "బుద్ధ నీ గట్టి హృదయ సంపుటము దాకి కుంఠితములయెఓ్య మరునంప కోలలెల్ల మొద్దవోయి కదా యిపుడు మురవిరోధి యులరులెల్లను వర్తులాన్యంబులయ్యే"

అని మార విజయాన్ని వర్ణించాడు శ్రీనాధుడు. శ్రీనాధునికాలానికి బౌద్ధ స్వరూపమే మారి పోయింది. ఇంకా రాయలకాంలో దశావతార వర్ణనల బుద్దుడు కనిపిస్తాడు. నంది తిమ్మన పా రిజాతాపహరణం(1-50)లోను, తెనాలిరామకృష్ణుని పాండురంగమహాత్మ్యంలోనూ కనిపిస్తుంది.

ఇలా ప్రాచీనాంధ కావ్యాలలో కనిపించే బౌద్దమత వ్యతిరేక ప్రభావాన్ని చూశాం. (కీ.శ. 16 వ శతాబ్ది నాటికి మనదేశంలో బౌద్దం పూర్తిగా పూర్వవైభవాన్ని కోల్పోయింది. బౌద్దమతం కావ్య గౌరవానికి నోచుకోలేదు. అయితే బౌద్దంలోని మంచి గోపాంచి వెలసిన పరోక్షగ్రంథాలు లేకపో లేదు. అటువంటి వాటిలో శ్రీపతి భాస్కరకవి. చిత్తశతకం, దీనిలో విగ్రహారాధన కన్నా, జనుల మెప్పించడానికి శ్రమించడం కన్నా, తననుతాను తెలుసుకో అంటాడు. అలాగే మడికి సింగన వాశిష్టరామాయణం, వేమన పద్యాలలో కావలసినంత బౌద్ద సారంకనిపిస్తుంది.

"పుణ్యమనగనేమి పురుషుని కర్మమే అని నిర్దేశించుటలోను అలాగే

మాల యంటనుచు మజి నీళ్ళమునిగిరి మాలకర్మచేత మాలడాయె ఏల తెలియలేరో? యీ నరపశువులు"

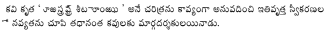
అని కర్మచేతనే జాతులను నిర్దేశించాలిగాని జన్మచేతకాదని తెలియజేస్తాడు అపవాదం. ఆంధ్రదేశంలో బౌద్దం వ్యాప్తిలో ఉన్నప్పడు ఆంధ్రభాషకు సాహిత్య సంపదలేదు. ఒక్కమాటల ో చెప్పాలంటే ఆంధ్ర సాహిత్యమే బౌద్దాది మతాల నిరసనకై ప్రారంభమైంది.

# 5. ఆధునిక సాహిత్యం - బౌద్ధమత ప్రభావం

(పాచీన సాహిత్యాన్ని పరిశీలిస్తే ఆ సాహిత్యంలోని వస్తువు పౌరాణికం, భాష (గాంధికం, ఛ ందస్సు పద్యాలు నేపధ్యం వైదిక మతోద్దరణ. అలాగే ఆధునిక సాహిత్యాన్ని పరిశీలిస్తే వస్తువు సామాజిక, భాషా వ్యవహారం, ఆధునిక సాహిత్యానికి కేంద్ర బిందువు సమాజంలోని సంఘట నలు. అప్పటివరకు ప్రజల్లో అంతరవాహినిగా ఉన్న బౌద్దధర్మం ఆధునికులను ఎంతగానో ప్ర భావితం చేసింది. అంతేకాక సాహిత్య గౌరవాన్ని పొందింది. ఆధునిక యుగం వరకు పీడిత వ ర్గం ఒకటున్న సంగతి ఆంధ్ర సాహిత్యానికి తెలియదు.

్ కార్మిక, కర్షక వర్గాలతో పాటు వర్ణవ్యవస్థతో మధింపబడిన సంఘంలో అస్పుక్యత, వర్ణభే దం వెలుగులోకి వచ్చింది. వారి కష్టాలు గాధలు కవుల మదిని కరుణతో నింపాయి. (పాచీన క ాలంలో వర్ణవ్యవస్థను నిరసించిన చారిత్రక పురుషుడు ఒక్క బుద్దడే. ఆనాడు బుద్దడు ప్రద ర్శించిన సమానతను ఆధునిక యుగంలో కవులు తమకావ్యాలలో కీర్తించారు. సాహిత్యంలో వచ్చిన మూర్పులు కవులకు స్వతంత్ర ఇతివృత్తాలలో రచనలు చేశారు అయితే తాము బౌద్దుల మని చెప్పుకోలేరు. అయితే తమ మనస్పుకు నచ్చింది, సమాజం మెచ్చింది, ప్రజా జేయస్సు క లిగించే వస్తువే వారి రచనలో హిటుచేసుకుంటాయి.

ఆధునిక కాలంలోని సాహిత్యాన్ని పరిశీలిస్తే బౌద్దసాహిత్య ప్రభావం స్పష్టంగా కనిపిస్తుంది . మానవత్వాన్ని మధుర సందేశంగా వినిపించే ప్రతి కావ్యానికి బౌద్ధమత సిద్ధాంతాలే నేపధ్యాల ు అయ్యాయి. ఆధునిక కాలంలో బుద్ధని చరిత్రను ఇతివృత్తంగా తీసుకొని రాసిన మొట్టమొ దటి కవులుగా చెప్పకోదగినవారు తిరుపతి వేంకటకవులు వారి "బుద్దచరిత్ర" (1902) ఈ గ్రం థం బుద్ద మత సిద్ధాంతంతో నిండి ఉంటుంది. పోలవరం జమిందారు కోరిక మేరకు ఆర్పాల్డ్



ఆ తరువాత పింగళి - కాటూరి రాసిన 'సౌదరనందనం' ఇలా అనేక గ్రంథాలు ఆంగ్ల ఖ ాషా పరిచయం వలన బుద్దని జీవితచరిత్రలను బౌద్ధ మత సిద్ధాంతాలతో పరిచయం ఏర్పడి న కవుల దృష్టిని బౌద్దధర్మంవైపు మళ్ళించాయి.

ఆ తరువాత బౌద్ధమత సంబంధ ప్రథమ వచన గ్రంథం. ఓ.పై దొర సామయ్యగారి 'గౌత మబుద్దచరితలు' ఆలాగే చిలకమర్తివారి 'సిద్దార్థ చరిత్రము', 'బుద్దచరిత', శ్రీబేతపూడి లక్ష్మీకా ంతారావుగారి అశోకచరిత్ర (1910), చీనాదేశపు చరిత్ర(1912), ఆ తర్వాత పెమ్మరాజు వెంకటచ లపతిరావు, పాలపర్తి రామమూర్తి, పి.పి. నంజుండప్ప, కాంచనపల్లి కనకమ్మ మొదలైనవారు గ ౌతమబుద్ద జీవిత చరిత్రలో ప్రచురించారని నిడదవాలు వేంకటరావు వివరించారు. (1956:29)

శ్రీ కిళాంబి రంగాచార్యులు, బౌద్దవాజ్మయ (బహ్మాశ) దుగ్గిరాల బలరామ కృష్ణయగార్లు బ ౌద్ద వాజ్మయ పరిశోధన, శ్రీమల్లంపల్లి సోమశేఖర శర్మ, శ్రీ వేటూరి ప్రభాకర శాస్త్రిల చారిత్రక పరిశోధనలు బౌద్దానికి మరింత ప్రచారాన్ని కలిగించాయి. ఇలా బౌద్ద సంబంధ రచనలేకాక ఖ ారతి, ఆంధ్రపత్రికి మొదలైన సాహిత్య పత్రికలు బౌద్ద సాహిత్య వికాసానికి దోహదం చేశాయి. అలాగే నేడు అనేక పత్రికలు బౌద్ధమత వ్యాప్తికి దోహదం చేస్తున్నాయి. ఉదా॥ రసరేఖ. దీనిలో ప్రముఖ బౌద్ధ పరిశోధకులు పరిశోధనాత్మక వ్యాసాలు రాస్తూ ప్రజల్ని చైతన్యవంతం చేస్తున్నా రు.

అలాగే కావ్యాలేకాక లలిత విస్తరము, బుద్దచరి(త, బోధి సత్యవన, కల్పలత, జాతకకథగ ుచ్చము, ధమ్మపదానువాదములు, ధర్మచ(కము, అశోక ధర్మచ(కము, వాఘీరా, నలందా, సే వాసదనము, వంటి నవలలు, భీమాభిఖణి, దేవానాంద్రియ, గౌతమబుద్ద, విశ్వాంతర, కాంచ నమాల వంటి నాటకాలు ఇలా వందల కొలది బౌద్ద రచనలు వెలువడి ఆంధ్ర సాహిత్యంలో బౌద్దాన్ని ఒక ప్రత్యేక శాఖగా విలసిల్లజేశాయి.

ఆధునిక సాహెత్యంలో ప్రత్యక్ష, పరోక్ష ప్రభావాలు కనిపిస్తాయి. నవ్యాంద్ర సాహిత్య యు గకర్త గురజాడ అప్పారావు రచనలలో మానవతావాదం కనిపిస్తుంది.

ఎల్లలోకము లొక్కయిల్హె, వర్ణ భేదము లెల్లకల్హై

వేలనెరుగని (పేమ బంధము వేడుకలు కురియ

మతము లన్నియు మాసిపోవును, జ్ఞాన మొక్కటి నిలిచి వెలుగును

అంత స్వర్గ సుఖంబులన్నవి, యవని విలసిల్లున్

-(ముత్యాలసరములు 17,18)

అలాగే ప్రాచీన కాలంలో భారతదేశంలో బౌద్దం అంతరించడాన్ని గురజాడ ఇలా స్పందిం చారు.

''సజీవమైన విశ్వాసంగా బుద్దడు ఉపదేశించినది

నిజమైన (పేమ, మానవుని పట్ల (పేమ

బౌద్ధం అణగదౌక్కపడినప్పడు భారతదేశం

మతం పరంగా ఆత్మహత్య చేసుకుంది" - అని అంటారు.

అలాగే తిరుపతి వేంకటకవుల కాలం నుండి గౌతమ బుద్దుని గూర్చిన సరైన అవగాహన కనిపిసుంది.

బుద్ధరూపంబు చేత ప్రబుద్ధడవయి

జనులందత్కాల దుర్మత శ్రవణ మనన

దుష్టలను శిష్టల నౌనర్చి పుష్టి జగతి

కొసగు నీకు నమస్కారమో మహాత్మ - అని (సుత్తనిపాతము (వాస్ఠసుత్త -61)

"జీవుల హింసించుట పా

పావహ మది తగదు మానవాళి కనుచు బు

ద్దావతరణ మొనరించితి

్ధారంత బాలాంలు కేవల! కలివేల నింబగిరి నరసింహా" అని

".... ఇంపుదళు కొత్తు కరుణ వ్యాపింపజేసిన ....."

"సత్య గుణ రాశి సన్యాసి సంభవించె

బిదపనని బుద్ధరూపంబు వెల్లడించు" .....

'రాగ రాహిత్యమే సుఖ ప్రకరణ మ'నియు

అని గౌతమ బుద్దుడుపదేశించిన ధర్మసారాన్నే గానం చేశాడు.

ఆధునిక కవులు బౌద్దం చేత ప్రత్యక్ష ప్రభావితం చేసే రచనలు చేసినవి అనేకం . ఎక్కువ ఆధునిక కావ్యాలలో గాంధ్ మహాత్మునిలో గౌతమబుద్దుని దర్శించడం కనిపిస్తుంది

"హింసమాను మనెడి యింపగు మాటను

బుధ్ధితోడ తెలిపె బుద్ధుడపుడు

దాని పెంపు ధర్మమయుడు (కీస్తు ఆచరింప చూపె యవని గాంధి"

'నాగార్జుసాగరమం' కావ్యంలో ప్రముఖ కవి, విమర్శకులు, గాయకులు సి.నారాయణరె డ్రీగారు ఇలా అంటారు.

నేను బౌద్ధమతానుయాయిని



కా నైనను నాదు కళా జీవితమ్ము బుద్ద మూర్తి చిత్రణకే అంకితమ్ము (35) అని ప్రతిన బూనుతాడు.

ఈ కావ్యంలో పద్మదేవుని నోట తన గొంతును వినిపించిన కవి, సౌందర్య మెలికించు క ళకు శాంతిమై ప్రవహించే బౌద్ద ధర్మాన్ని చూసిన పోలిక అనితరసాధ్యం. కరుణశ్రీ జంధ్యాల పాపయ్యశాడ్రి, ఉదయశ్రీ(1944) లో ఇలా అంటారు.

బుద్ధదేవుని భూమిలో పుట్టినావు సహజమగు (పేమ నీలోన చచ్చినేమి? అందమును హత్యచేసెడి హంతకుండ!

మైలపడి పోయెనోయి! నీ మనుజ జన్మ!! (పుట :65)

అని నిందించి, కోయబోకుము మాకుత్తకలను అని వేడుకొన్నాయట ఆ పుష్పాలు, నోరు లేని పూల బాలలకొక జీవితాన్ని కల్పించి, వారి ఆవేదనలను అక్షర రూపంలో వివరించి కరు ఇతో కన్నీరు కార్చిన కవి కరుఇశ్రీ.

అలాగే ధాశరధి తన మహాబోధి (మూడవ ముద్రణ 1963) లో ఇలా అంటారు.

దయకు సాగరమ్ము, ధర్మమునకు గని

సర్వమునకు ఠావు, శాంతమునకు

పుట్టినిల్లు, సత్వమున కాలవాలమ్ము

జ్ఞానమ్మునకు తాన కాణయాచి

అయిన 'బుద్ధుని జననాంతర గాథావళి వినగానే, అతని త్యాగభావం, సర్వమానవ సౌభాత్ర వి వ్వశాంతి భావాలు ఎదనాక్రమిస్తాయి' అని మహాబోధి కర్త, శాంతి కాముకుడైన దాశరథి అఖి పాయం.

వర్ణభేదాన్ని నిరశించిన జాషువా కవి వర్గరహితమైన బౌద్ధభిమాని అవడంతో ఆశ్చర్యం లే దు. తాను రాసిన నాగార్జుసాగర్, కాందీశీకుడు మంచి బౌద్ధకపులే కాక బుద్ధని గూర్చి అనేక ఖండికలు కూర్చి బౌద్ధాభిమానాన్ని చూపారు.

కాంధీశీకుడు కావ్యంలో ఇలా అంటారు. పూర్వం బుద్ధని సన్నిదిలో సర్పరాజు తల మీ ద కప్పలు వసించాయి కదా, అని ప్రారంభించి అహింస సమానతలను వివరించి

చితుక దహింసా జ్యోతి

ర్లతిక ధరాచక్రమెల్ల లయమైన సమం

చిత బుద్ధ దివ్యచరణ

ద్వితయము మన్నించి యున్న దిగ్దేశములన్

అని నిర్ధారించింది. పునుక సందేశం విన్న కాందిశీకుడు మనసు మార్చుకొన్నాడు.అలాగే నేతల ప్రతాప్ కుమార్ తన బౌద్ధభాషితాలు అనే గ్రంథంలో ఇలా అంటారు. బుద్యని గురించి ప్రస్తావిస్తూ,

'దూరంగా పోయింది దగ్గరయ్యేటందుకే దగ్గరగావచ్చింది చేరువయ్యేటందుకే

కుటుంబానికి దూరమవ్వలేదు బుద్దుడు

ట్రపంచానికి చేరువయ్యాడు అంటే (పుట:2)

అలాగే బౌద్ధమతాన్ని - అంబేద్కర్ను జోడిస్తూ ఇలా అంటాడు.

చెరువులన్నీ పూడ్చేస్తే చేప ఎక్కడ మసలుతుంది చెట్లన్నీ కూల్చేస్తే పక్షి ఎలా బతుకుతుంది వలస పక్షిపై అందుకే జల సరస్సు తవ్వాడ

అంబేద్కర్ మళ్ళీ బౌద్దాన్ని బతికించాడు

అని బౌద్ధ మతంపట్ల, అంబేద్కర్ పట్ల తన విశ్వాసాన్ని తెలిపారు. అలాగే మునిసుందరం బారిత్రక పౌరాణిక రూపకాలాల్లో బుద్ధని జీవితంతో కూడిన 'ఏ వెలుగులకీ ప్రస్తానం' అనే బారిత్రక నాటికను రాశారు. అలాగే గూటంస్వామి యశోధర (వైఫ్ ఆఫ్ గౌతమబుద్ధ) అనే విశి ష్ట నవలను రాశాడు. అలాగే పువ్వాడ తిక్కన సోమయాజి అమ్రపాలి అనే పద్యకావ్యాన్ని రాశా రు.ఇలా నేడు ఆధునిక సాహిత్యంలో అన్ని ప్రక్రియలలోను బుద్ధునికి సంబంధించి, బౌద్ధం వ ుతం గురించి ప్రస్తావనలో అనేక కోణాల్లో వ్యక్తం చేస్తూ ఎందరో కవులు ఎన్నో రచనలు చేశార ు. ఇలా ఆధునిక సాహిత్యంలో వెలువడే అన్ని ప్రక్రియలలోను బౌద్ధ మత సిద్ధాంతాలు చోటు చేసుకుంటున్నాయి. ఆధునిక తెలుగు సాహిత్యంలో మానవత్వాన్ని ప్రబోధించే ప్రతి సన్ని వేశ ంలోను బౌద్ధమతం దర్శనమిస్తుంది.

భారతీయులంతా బౌద్ధలైతే శాంతియుత సహజీవనమెంతో తేలిక. బుద్దని అసాధారణ అ ్యాగశీలత అనన్యజ్ఞాన సముపార్జన ఆఖరి శ్వాసదాకా సాగించిన చేసిన విశిష్టధర్మ ప్రభోదాలు మరవలేనివి. కవికోకల మహాకవి జాషువా గారు బౌద్ధ సాహిత్య శిల్పకళా వైశిష్యాన్ని మనల్ని బ ౌద్ధం వైపు ఆకర్మించే సుద్రసిద్ద పద్యకావ్యంలో ఇలా అంటారు. "దర్శింపగలవు గౌతమ బుద్ధ దేవుని, (ప్రాచీన భారత శిల్పంబు నందు సాధింపగల వహింసా మంత్ర రాజంబు, శాక్య సింహుని కాలి జాడ యందు తెలుసుకోగలవు బౌద్ధల సాహితీ సేవ, అమరసింహుని కవిత్వంబు నందు వీక్షింపగలవు కపిలవన్ను నగరంబు, నాశన దేవ్య దీనంబునందు ంండు వేలేండ్ల (కింద ని(దించుచున్న, మౌర్య రాజుల వివుల సామాజ్య చరిత యేకరువుపెట్టు ప్రకృతి యందాకళించి, వెచ్చ వెచ్చని కన్నీరు విడువగలవు".

ఆధునిక తెలుగు సాహిత్యంలో బౌద్ధ కవులలో ఒకే కావ్యం రాసినవారు, రెండు నుండి పది కావ్యాలు రాసినవారే గాక కావ్యాలతో పాటు అనేక ఖండికలు రాసిన కవులు అనేకులు ఉన్నారు. బౌద్ద సంబంధ పరిశోధనా వ్యాసాలు వెలువరించారు.

బౌద్ధమత పరిశోధకులలో పేర్కొనదగిన వారు అన్నపరెడ్డి వేంకటేశ్వర రెడ్డిగారు. వీరి రచ నలలో, వ్యాసాలలో బుద్ధుని జీవితాన్ని, ఆశయాలను చారిత్రక ఆధారలతో విశేషమైన రచనల ు చేశారు. అందుకే వీరిని 'అన్నపరెడ్డి బుద్ధపోషుడు' అని పిలుస్తారు. అలాగే ప్రముఖ దళిత కవి కత్తి పద్మారావుగారు బౌద్ధమతంలోని వివిధ కోణాలను ఆధునిక దృష్టితో దర్శిస్తూ బౌద్ధ ద రృనం అనే గ్రంథంగా రూపొందించారు. అలాగే వీరు నేటి సమాజానికి బౌద్ధమత అవసరం ఎ లాంటిదో ప్రముఖుల జీవితచరిత్రల్లోని బౌద్ధమత ప్రభావాలను విశ్లేషిస్తూ అనేక పత్రికలలో ప రిశోధన వ్యాసాలు రాశారు. అలాగే ఇండియన్ హైకూ క్లబ్ వ్యవస్థాపక అధ్యక్షులు డాక్టర్ తల తోటి పృధ్వీరాజ్ హైకూలకు పెట్టింది పేరు. ఈ హైకూ ప్రథియలో కూడా బౌద్ధమత ప్రభావం తో 'సంబోధి' అనే ఒక హైకూ సంపుటిని వెలువరించి బౌద్ధమత అవశ్యకతను దానిలోని చైత న్యాన్ని వివరించారు. డి. నటరాజ్ రాసిన 'బుద్ధధర్మం - సత్యశోధన' అనే వ్యాస సంపుటి ఇల ా ఎందరో కవులు బౌద్ధ మత విశిష్టతను కొనియాడారు.

నేడు విశ్వవిద్యాలయాలలో కూడా బౌద్ధంపై అనేక పరిశోధనలు జరిగాయి, జరుగుతునా ్నయి. ఇలా తెలుగు భూమిలో బౌద్ధం ఉత్తరాది తీర (ప్రాంతం నుండి రాయల సీమలోని నంద లూరు వరకు తూర్పున ఘంటసాల నుండి వాయువ్యాన దూని కట్ట వరకు వందలాది బౌద్ధ క్షణాలు వెలుగు చూసాయంటే తెలుగు ప్రజలు బౌద్ధమతం పట్ల ఎలాంటి అధరణను కరిగి ఉన్నారో వేరే చెప్పనవసరం లేదు. ఈ విధంగా దక్షిణ భారతదేశంలో ఆంధదేశం గొప్ప బౌద్ధకే ంద్రంగా విలసిందని చెప్పడానికి ఈ బౌద్ధ క్షేణాలే నిదర్శనం. ఇలా భారతీయ సంస్కృతీ, వాస ్తు శిల్పకళకు బౌద్ధం చేసిన సేవలు ఎనలేనివి.

ళ్ విధంగా బౌధ్ధ సాహిత్యాన్ని పరిశోధించి ఎన్నో చారిత్రక సత్యాలను బయలు పరచి బ ౌద్ధాన్ని పరిపుష్టం చేయటమేకాక ప్రజలను చైతన్య వంతం చేశారు కవులు, ప్రస్తుత సమాజం లో అత్యంత వేగంగా ప్రజల హృదయంలో స్థానం సంపాదించి, ఆలోచింపజేస్తోంది.

నేడు ప్రపంచ వ్యాప్తంగా రోజు రోజుకు హింసాతత్వం పెచ్చుపెరిగి రక్తపాతం రాజ్యమేలు తున్న ఈ తరుణంలో అహింసా పరమధర్మంగా విశ్వశాంతిని కాంక్టించే బౌద్ధమత ఆవశ్యకత, అవసరం నేటి సమాజానికి ఎంతైనా ఉంది. దాని అనేక కోణాలలో, ప్రతియల్లో రచనలు చేసి ప్రజలను ప్రగతి పథంవైపు మళ్ళించాల్సిన బాధ్యత కపులమీద, సామాజిక వేత్తలపై ఉంది.

# ఆధార గ్రంథాలు

- [1] ఆధునికాంధ కవిత్వంపై బౌద్ధమత ప్రభావం డాక్టర్ రాయదుర్గం విజయలక్ష్మీ
- [2] తెలుగు నాట బౌద్ద క్షేత్రాలు డాక్టర్ వీపూరి సుదర్శన్
- [3] మధుర భారతి జంధ్యాల పరదేశ్య బాబు
- [4] భావనా తరంగణి జక్కంపూడి మునిరత్నం
- [5] బౌద్ద సుభాషితాలు నేతల ప్రతాప్ కుమార్
- [6] రసరేఖ పత్రికలు (ద్వైమాసిక పత్రిక)-2009 మార్చి/ఆగస్టు, 2012 జూలై/అగస్టు -2012 సె ష్టంబర్/డిసంబర్
- [7] జాషువా ఖండకావ్యాలు



డా. విస్తాలి శంకరరావు, ఆచార్యులు, తెలుగుశాఖ, మద్రాసు విశ్వ విద్యాలయం, చెన్నై. 15 సంవత్సరాల అనుభవం, పరిశోధనారంగం లో 13 సం. అనుభవం. అనేక జాతీయ, అంతర్జాతీయ పరిశోధక వ్యాసాలు ప్రచురించారు. 14 పుస్తకాలు వెలువరించడం జరిగింది. జానపద, విమర్శ వంటి రంగాలలో అభిరుచి.

